
Filologiya və pedaqogika: elmi araşdırmalar 2025, C.2 № 6 

     Philology and pedagogy: scientific studies   2025, V.2  № 6                                                            

177 
 

https://doi.org/10.30546/114578.2025.11.5129 

 

ƏFSANƏLƏRDƏ KOLLEKTİV YADDAŞIN QORUNMASI VƏ TARİXİ 

ŞÜURUN FORMALAŞMASI 

 

Züleyxa Zeynalova 

doktorant 

Azərbaycan Universiteti 

https://ORCID.org/ 0009-0007-3275-4447 

zuleykha.zeynalova@rambler.ru 

 

Xülasə 

 Məqalə əfsanələrin Azərbaycan xalq yaddaşında tarixi xatirələrin qorunmasında 

və tarixi şüurun formalaşmasında oynadığı rola həsr olunmuşdur. Əsas məqsəd folklor 

nümunələrinin yalnız bədii janr kimi deyil, həm də kollektiv kimliyin daşıyıcısı və milli-

mədəni dəyərlərin qoruyucusu kimi funksiyasını üzə çıxarmaqdır. Araşdırmada göstərilir 

ki, əfsanələr müharibələr, köçlər, dövlət quruculuğu və tarixi şəxsiyyətlərlə bağlı 

hadisələri sadəcə təsvir etmir, onları mifoloji və poetik dillə təqdim edərək daha mənalı 

və emosional çalarlarla yadda saxlayır. Bu xüsusiyyət əfsanələrin gənc nəslə milli şüur 

ötürmə və kimlik dəyərlərini aşılamada mühüm vasitə olduğunu sübut edir.  

Məqalədə Halbvaksın kollektiv yaddaş konsepsiyası və Assmannın mədəni yaddaş 

nəzəriyyəsi kontekstində folklor materialının təhlili aparılmışdır. Nəticələr göstərir ki, 

əfsanələr tarixi faktların bədii yaddaşda yaşadılması və milli kimliyin qorunması 

baxımından əvəzsiz mənbədir. 

Açar sözlər: əfsanə, folklor, kollektiv yaddaş, milli kimlik, tarixi şüur. 

 

PRESERVATION OF COLLECTIVE MEMORY AND FORMATION OF 

HISTORICAL CONSCIOUSNESS IN LEGENDS 

 

Zuleykha Zeynalova 
Azerbaijan University 

 

Abstract 

 The article is devoted to the role of legends in preserving the historical memory 

of the Azerbaijani people and shaping their historical consciousness. The main purpose 

is to reveal the function of folklore not only as a literary genre but also as a bearer of 

collective identity and a guardian of national and cultural values. The study shows that 

legends do not merely describe events related to wars, migrations, state-building, and 

historical figures, but present them in mythological and poetic language, enriching them 

with deeper meaning and emotional resonance. This feature proves that legends serve as 

an important means of transmitting national consciousness and identity values to younger 

https://doi.org/10.30546/114578.2025.11.5129
mailto:zuleykha.zeynalova@rambler.ru


Filologiya və pedaqogika: elmi araşdırmalar 2025, C.2 № 6 

     Philology and pedagogy: scientific studies   2025, V.2  № 6                                                            

178 
 

generations. The article analyzes folklore material within the framework of Halbwachs’ 

concept of collective memory and Assmann’s theory of cultural memory. The results 

show that legends are an invaluable source for preserving historical facts in artistic 

memory and maintaining national identity. 

Key words: legend, folklore, collective memory, national identity, historical 

consciousness. 

СОХРАНЕНИЕ КОЛЛЕКТИВНОЙ ПАМЯТИ И ФОРМИРОВАНИЕ 

ИСТОРИЧЕСКОГО СОЗНАНИЯ В ЛЕГЕНДАХ 

 

Зулейха Зейналова 

Азербайджанский университет 

 

Резюме 

Статья посвящена роли легенд в сохранении исторической памяти 

азербайджанского народа и формировании исторического сознания. Основная цель 

− выявить функцию фольклорных произведений не только как художественного 

жанра, но и как носителя коллективной идентичности и хранителя национально-

культурных ценностей. В исследовании показано, что легенды не просто 

описывают события, связанные с войнами, переселениями, государственным 

строительством и историческими личностями, но и передают их на 

мифологическом и поэтическом языке, придавая им глубокий смысл и 

эмоциональную окраску. Эта особенность доказывает, что легенды служат важным 

средством передачи национального сознания и ценностей идентичности молодому 

поколению.  

В статье проведён анализ фольклорного материала в контексте концепции 

коллективной памяти М.Хальбвакса и теории культурной памяти Я.Ассмана. 

Результаты показывают, что легенды являются незаменимым источником 

сохранения исторических фактов в художественной памяти и поддержания 

национальной идентичности. 

Ключевые слова: легенда, фольклор, коллективная память, национальная 

идентичность, историческое сознание. 

 

Giriş/Introduction 

Əfsanələr Azərbaycan xalq yaddaşının ən dəyərli xəzinələrindən biridir. Onlar 

sadəcə bədii təxəyyül məhsulu deyil, həm də tarixi hadisələrin, milli dəyərlərin və mədəni 

kimliyin nəsillər boyu qorunub saxlanmasının vasitəsidir. Hər bir toponimik əfsanə bir 

məkanla bağlı tarixi xatirəni yaddaşda yaşadır, mifoloji təsəvvürlərlə birləşdirərək ona 

yeni poetik məna qazandırır. Bu baxımdan əfsanələr təkcə folklor nümunəsi deyil, həm 

də kollektiv yaddaşın və tarixi şüurun formalaşmasında əvəzsiz mənbədir. 



Filologiya və pedaqogika: elmi araşdırmalar 2025, C.2 № 6 

     Philology and pedagogy: scientific studies   2025, V.2  № 6                                                            

179 
 

Əfsanələr Azərbaycan xalq yaddaşının ən mühüm qatlarından biridir. Onlar yalnız 

bədii təxəyyülün məhsulu deyil, həm də xalqın tarixi yaddaşında baş vermiş hadisələrin, 

faciələrin və qəhrəmanlıqların poetik formada qorunmasının vasitəsidir. Hər bir əfsanə 

bir məkanın və ya hadisənin sadə izahı olmaqdan çox, həmin məkanla bağlı tarixi 

xatirələrin yaddaşda yaşadılması və gələcək nəsillərə ötürülməsi funksiyasını yerinə 

yetirir. Bu səbəbdən əfsanələrin öyrənilməsi milli-mədəni kimliyin qorunması və tarixi 

şüurun formalaşdırılması baxımından bu gün də aktual olaraq qalır. 

Folklor materialının təhlili göstərir ki, əfsanələrdə tarixi faktla bədii uydurma, 

mifoloji təxəyyül və poetik təsvir bir-birinə sıx bağlıdır. Bu isə tədqiqatçı qarşısında əsas 

problemi qoyur: kollektiv yaddaş və tarixi şüur anlayışlarının folklor kontekstində necə 

izah olunması. Başqa sözlə, əfsanələrdə tarixi hadisə ilə mifoloji kodun sərhədlərinin 

müəyyənləşdirilməsi, onların qarşılıqlı münasibətlərinin açılması elmi baxımdan əsas 

məsələdir. 

Kollektiv yaddaş anlayışının elmi izahı. Kollektiv yaddaş anlayışı XX əsrin 

ortalarında M.Halbvaksın tədqiqatları ilə elmi dövriyyəyə daxil olmuş və bu gün sosial 

elmlərin əsas kateqoriyalarından birinə çevrilmişdir. Halbvaksa görə, yaddaş təkcə fərdi 

şüurun məhsulu deyil, sosial mühitin formalaşdırdığı və nəsillər arasında ötürülən ictimai 

hadisədir [Halbwachs, 1950:37]. O, kollektiv yaddaşı cəmiyyətin öz keçmişini təkrar 

istehsal etməsinin və tarixlə bağlı dəyərləri qoruyub saxlamasının əsas vasitəsi kimi izah 

edirdi. Bu nəzəri yanaşma sonralar Assmannın “mədəni yaddaş” konsepsiyası ilə daha da 

genişləndirildi; Assmann kollektiv yaddaşı mədəniyyətin simvolik daşıyıcılarında – 

mətnlərdə, rituslarda, rəmzlərdə və folklor nümunələrində qorunan tarixi təcrübənin 

sistemli forması kimi dəyərləndirirdi [Assmann, 2011:52]. Beləliklə, kollektiv yaddaş 

fərdi təcrübədən üstün olub, həm sosial qrupların, həm də bütöv millətlərin kimlik və 

tarix şüurunun qorunmasında həlledici rol oynayır. 

Folklor nümunələrinin kollektiv yaddaşın daşıyıcısı kimi funksiyası. Folklor 

kollektiv yaddaşın ən güclü qoruyucularından biridir. Çünki folklor nümunələri yazılı 

tarixdən fərqli olaraq, xalqın gündəlik həyatında şifahi yolla yaşadılır və dəyişmədən, 

yaxud müəyyən transformasiyalarla nəsildən-nəslə ötürülür. Nora yazır ki, kollektiv 

yaddaş “yaddaş məkanlarında” – yəni xalqın emosional və mədəni dəyərlərlə bağlı 

simvolik məkanlarında formalaşır [Nora, 1984:64]. Əfsanələr də məhz belə yaddaş 

məkanlarıdır: onların məzmununda tarixi hadisələr, sosial təcrübələr və dini-mifoloji 

təsəvvürlər birləşərək həm poetik, həm də tarixi kod kimi qorunur. 

Azərbaycan folklorşünaslığında da əfsanələrin kollektiv yaddaşın daşıyıcısı 

funksiyası dəfələrlə vurğulanmışdır. Abbasov yazır ki, əfsanələr xalqın yaşadığı 

hadisələrin yalnız təsviri deyil, həm də onların mənalandırılmış poetik simvoludur və bu 

simvol nəsillərin kimlik şüurunu möhkəmləndirir [Abbasov, 2002:83]. Hüseynli isə 

göstərir ki, coğrafi əfsanələrdəki təbiət obyektləri – dağ, çay, göl və s. – yaddaş məkanları 

kimi çıxış edir və həmin obyektlərin adları xalqın tarixi təcrübəsini özündə əks etdirən 

simvolik nişanlara çevrilir [Hüseynli, 2018:74]. Bu fakt bir daha sübut edir ki, folklor 



Filologiya və pedaqogika: elmi araşdırmalar 2025, C.2 № 6 

     Philology and pedagogy: scientific studies   2025, V.2  № 6                                                            

180 
 

nümunələri yalnız estetik mətləb daşımır, həm də tarixi şüurun və kollektiv yaddaşın 

yaşadılması üçün mühüm mexanizmdir. 

Beləliklə, nəzəri-metodoloji baxış göstərir ki, kollektiv yaddaş folklor 

nümunələrində, xüsusilə də əfsanələrdə həm tarixi hadisələrin, həm də mədəni dəyərlərin 

qorunub saxlanılması və gələcək nəsillərə ötürülməsi vasitəsi kimi çıxış edir. Əfsanələr 

bu baxımdan sadəcə bədii janr deyil, həm də yaddaşın ən canlı və dinamik formasıdır. 

Müharibələr, köçlər və dövlət quruculuğu ilə bağlı əfsanələrin yaddaş 

funksiyası. Əfsanələr xalqın tarixi yaddaşında baş vermiş mühüm hadisələrin — 

müharibələrin, kütləvi köçlərin və dövlət quruculuğu proseslərinin bədii şəkildə 

qorunmasının ən mühüm vasitəsidir. Əhmədov qeyd edir ki, toponimik əfsanələr təkcə 

məkanın adının izahı ilə məhdudlaşmır, həm də həmin məkanlarda baş vermiş hadisələrin 

kollektiv şüurda yadda qalmasına xidmət edir [Ахмедов, 1998:65]. Məsələn, qalaların 

yaranması və ya dağıdılması ilə bağlı rəvayətlər çox zaman tarixi müharibələrin poetik 

inikasını özündə daşıyır. Belə əfsanələrdə məkan sadəcə coğrafi obyekt deyil, həm də 

qəhrəmanlıq, mübarizə və müqavimət rəmzi kimi çıxış edir. 

Köçlər haqqında əfsanələr də kollektiv yaddaşda mühüm funksiyaya malikdir. 

Onlar əhalinin tarixi sınaqlar nəticəsində bir məkandan digərinə köçməsini yalnız sosial 

hadisə kimi deyil, həm də dərin emosional və mənəvi təcrübə kimi təqdim edir. Qasımov 

yazır ki, əfsanələrdə köç faktı bəzən “ilahi qismət”, bəzən isə “xalqın taleyində yazılmış 

sınaq” kimi mifləşdirilir və bu, tarixi faktların mənalandırılmış formada qorunmasına 

xidmət edir [Qasımov, 2012:196]. Köçlərlə bağlı əfsanələr xalqın keçmişini yaşatmaqla 

yanaşı, həm də gələcək nəsillərdə torpaq və yurd dəyərlərinin dərinləşməsinə səbəb olur. 

Dövlət quruculuğu ilə bağlı əfsanələr isə milli kimliyin və tarixi şüurun 

formalaşmasında həlledici rol oynayır. Məmmədli göstərir ki, bir çox şəhər və kəndlərin 

yaranması ilə bağlı əfsanələrdə real tarixi şəxsiyyətlərin və hökmdarların obrazı xalq 

təfəkküründə ideal hökmdar, ədalət və bərəkət simvolu kimi təqdim edilir [Qasımov, 

2012:97]. Bu obrazların ətrafında formalaşan əfsanələr yalnız tarixi faktların xatırlanması 

deyil, həm də xalqın dövlətçilik ənənələrinin qorunması və gələcək nəsillərə ötürülməsi 

funksiyasını daşıyır. 

Tarixi faktların mifoloji və poetik dillə kollektiv şüurda saxlanılması. Tarixi 

hadisələrin xalq yaddaşında qorunmasının əsas mexanizmlərindən biri onların mifoloji 

və poetik dillə təqdim olunmasıdır. Propp qeyd edir ki, xalq təfəkkürü faktı yalnız olduğu 

kimi saxlamır, onu bədii kod vasitəsilə yenidən qurur, nəticədə hadisə həm tarixi, həm də 

mifik qatlarda mövcud olur [Qasımov, 2000:89]. Bu xüsusiyyət Azərbaycan 

əfsanələrində də aydın görünür: qalaların çökməsi “xalqın günahının cəzası” kimi, 

göllərin yaranması isə “ilahi göz yaşı” ilə əlaqələndirilir. Burada real təbiət hadisəsi və 

ya tarixi fakt mifoloji yozum vasitəsilə daha təsirli və mənalı şəkildə təqdim olunur. 

Eliade yazır ki, tarixi hadisələrin mifləşdirilməsi onların müqəddəsləşdirilməsi və 

kollektiv yaddaşda daha qalıcı hala gətirilməsi deməkdir [Eliade, 1963:144]. Azərbaycan 

əfsanələrində də bu proses müşahidə olunur: işğallar, köçlər və dövlətçiliklə bağlı faktlar 



Filologiya və pedaqogika: elmi araşdırmalar 2025, C.2 № 6 

     Philology and pedagogy: scientific studies   2025, V.2  № 6                                                            

181 
 

mifoloji dillə şərh olunur və bu zaman hadisənin emosional təsiri güclənir, kollektiv 

şüurda daha dərin iz buraxır. Hüseynli də vurğulayır ki, bu cür əfsanələr sadəcə faktların 

qorunması deyil, həm də onların mənalandırılması, yeni poetik məna ilə 

zənginləşdirilməsi funksiyasını yerinə yetirir [Eliade, 2018:103]. 

Beləliklə, əfsanələr tarixi hadisələri yalnız xatırlamaq üçün vasitə deyil, həm də 

onları yeni semantik çalarlarla təqdim edən, kollektiv yaddaşda daha dərin mənalı 

formada yaşadan bədii mədəni mexanizmdir. 

Tarixi şəxsiyyətlərin kollektiv yaddaşda əfsanə obrazına çevrilməsi. Tarixi 

şəxsiyyətlərin əfsanə obrazına transformasiyası folklor yaddaşının ən dayanıqlı 

mexanizmlərindən biridir: real şəxslər xalqın dəyərlər sistemində rəmzləşir, onların adı 

məkanla eyniləşir, beləliklə, şəxsiyyət–məkan–hadisə üçlüyü yaddaşın “dayaq 

nöqtələrinə” çevrilir [Eliade, 2018:45]. Bu prosesdə toponimlər yalnız coğrafi göstərici 

deyil, həm də kollektiv kimliyin daşıyıcısı kimi çıxış edir; adın arxasında qəhrəmanlıq, 

müqəddəslik və ədalət ideyaları poetik kod şəklində saxlanılır [Assmann, 2011:52]. 

Qəhrəman sərkərdələr (Babək, Cavanşir və s.). Mübarizə və müqavimət 

təcrübəsi qəhrəman sərkərdələrin ətrafında mərkəzləşərək qalalar, mağaralar, dağ 

keçidləri kimi məkanlara “yaddaş möhürü” vurur. Babək və Cavanşir haqda rəvayətlərin 

toponimik qatında qalaların adı təkcə hərbi-coğrafi obyekt deyil, həm də azadlıq 

iradəsinin simvolu kimi yaşadılır; məkan qəhrəmanın əməllərini xatırladan sakral nişana 

çevrilir [Ахмедов, 1998:119]. Bu tip süjetlərdə qəhrəmanın funksiyası Proppun təsvir 

etdiyi kimi “normanı bərpa edən” arxetip rolunu oynayır; qəhrəman məkana mənəvi 

qayda gətirir, adı isə həmin qaydanın kollektiv yaddaşdakı göstəricisinə çevrilir [Propp, 

2000:61]. Azərbaycan materialında Koroğlu qalası tipli toponimlərdə də eyni mexanizm 

izlənir: məkan qəhrəmanlıq ethosunu daşıyır, hər tifaqda yenidən “oxunur” və beləliklə, 

nəsillərarası ötürülmədə sabitləşir [Abbasov, 2002:173; Qasımov, 2012:143]. 

Müqəddəs şəxslər və dini obrazların yaddaş funksiyası. Müqəddəslərlə bağlı 

əfsanələrdə pir, ziyarətgah, bulaq, ağac kimi obyektlər “hierofaniya” – müqəddəsin 

təzahürü – statusu qazanır; bu obyektlərdə zaman “başlanğıca” bağlanır, məkan isə 

müqəddəs xatirənin daşıyıcısına çevrilir [Eliade, 1973:112]. Su, ağac və qayalıq motivləri 

üzərində qurulan toponimlər xalq üçün həm şəfa, həm də əxlaqi oriyentir məkanıdır; 

burada yaddaş yalnız xatırlamaq deyil, davranışı tənzimləyən normativ funksiya da icra 

edir [Toporov, 1995:97]. Azərbaycan toponimikasında bu cür adların semantikası 

məkanın daxili “mənəvi xəritə”yə çevrildiyini göstərir: ad–əfsanə–ayin əlaqəsi kollektiv 

özgörüşü formalaşdırır və gündəlik praktikada təkrarlanaraq möhkəmlənir [Hacıyev, 

2015:124; Qasımov, 2008:139]. 

Hökmdarların ədalət və dövlətçilik simvolu kimi təqdim olunması. 

Hökmdar obrazı əfsanələrdə çox zaman ədalət, bərəkət və “nizamın qurulması” ideyasını 

daşıyır; körpü, su kəməri, qala, saray kimi memarlıq abidələrinin toponimikləşməsi 

dövlətçilik yaddaşının “məkanlaşmış xronikası”nı yaradır [Qasımov, 2008:102]. 

Assmannın mədəni yaddaş nəzəriyyəsi baxımından bu abidələr simvolik daşıyıcılardır: 



Filologiya və pedaqogika: elmi araşdırmalar 2025, C.2 № 6 

     Philology and pedagogy: scientific studies   2025, V.2  № 6                                                            

182 
 

siyasi idarəçiliyin dəyərləri mətnlərdən kənar, məkan üzərində oxunur və ictimai 

rituslarla yenilənir [Assmann, 2011:120]. Nora-nın “yaddaş məkanları” konsepsiyası da 

göstərir ki, belə toponimlərdə tarix “hadisə” olmaqdan çıxıb “işarə”yə çevrilir; həmin 

işarə ictimai həmrəyliyi və legitimlik hissini dirildir [Nora, 1984:64]. Toponimik 

təbəqədə hökmdarın adı ilə bağlanan ədalət narrativi Tokarevin təsvir etdiyi arxaik 

“dünyanın mərkəzi–hakim” semantikasını çağdaş yaddaşda saxlayır; siyasi-etik ideal 

məkanda bərqərar edilir [Tokarev, 1982:299]. 

Nəticə etibarilə, qəhrəman sərkərdə, müqəddəs və ədalətli hökmdar obrazları eyni 

semantik oxda birləşir: hər üçündə şəxsiyyət məkana yazılır, məkan adla rəmzləşir, rəmz 

isə kollektiv yaddaşda normativ dəyərə çevrilir. Beləliklə, toponim əfsanələri yalnız 

xatirəni deyil, tarixi şüuru da formalaşdırır; hər dəfə tələffüz olunan ad keçmişi “indi”yə 

çağırır, kimliyi isə hərəkətdə saxlayır [Eliade,  1950:49; Abbasov, 2002:83].  

Tarixi hadisələrin mifik-poetik şərhi. Əfsanələrin yaddaş funksiyası 

təkhadisələri xatırlatmaqla məhdudlaşmır, onlar həmin hadisələri yeni mifik və poetik 

məna ilə zənginləşdirərək kollektiv şüurun formalaşmasına xidmət edir. Proppun 

vurğuladığı kimi, mifoloji təxəyyül tarixi faktı yalnız təsvir etmir, ona əlavə semantik 

çalarlar qazandırır və bu, hadisəni fərdi xatirədən çıxarıb kollektiv kimliklə bağlayır 

[Propp, 2000:61]. Azərbaycan əfsanələrində qalaların dağıdılması bəzən sadəcə hərbi 

hadisə kimi deyil, “xalqın günahına görə verilmiş ilahi cəza” və ya “Tanrının ədalət 

hökmü” şəklində şərh olunur [Eliade, 2018: 103]. Bu yanaşma hadisəyə etik və dini məna 

qataraq onu tarixi fakt olmadan daha çox mənəvi dərs kimi qoruyur. Eliade bu cür 

mifləşdirməni “tarixdən mifikliyə keçid” adlandırır və göstərir ki, məhz bu proses 

hadisəni müqəddəs yaddaşa çevirir [Eliade, 1963:158]. 

Əfsanələrin gənc nəsillərə tarixi kimlik və milli şüur ötürmə mexanizmi. 

Əfsanələrin ən mühüm funksiyalarından biri onların təhsil və tərbiyəvi dəyəridir. Onlar 

gənc nəsillərə sadəcə tarixi bilik ötürmür, həm də həmin tarixi dəyərləndirmə və kimlik 

hissi aşılayır. Halbvaksın nəzəriyyəsinə görə, kollektiv yaddaş sosial qrupların kimliyini 

yaşadan və nəsillərarası ötürülən mexanizmdir [Eliade, 1950:44]. Azərbaycan 

folklorunda əfsanələrin bu funksiyası açıq şəkildə görünür: dağ, çay və göl haqqında 

rəvayətlər yalnız coğrafi bilik çatdırmır, həm də xalqın mənəvi dəyərlərini və milli 

şüurunu formalaşdırır. Hacıyev qeyd edir ki, toponimik əfsanələr gənclərin tədrisində 

istifadə edildikdə, onlar təkcə folklor nümunəsi kimi deyil, həm də milli şüurun canlı 

mənbəyi kimi çıxış edir [Hacıyev, 2015:92]. Bu baxımdan, əfsanələr tarixi kimliyin 

emosional və poetik şəkildə ötürülməsi üçün ideal vasitədir. 

Əfsanələrin kollektiv kimliyin qorunmasında əhəmiyyəti. Əfsanələrdə qorunan 

tarixi xatirələr və mifoloji kodlar xalqın kollektiv kimliyinin möhkəmlənməsinə xidmət 

edir. Assmann yazır ki, mədəni yaddaşın əsas daşıyıcıları məhz simvolik mətnlər və 

folklor nümunələridir, çünki onlar bir millətin keçmişini hazırkı kimliklə birləşdirir 

[Assmann, 2011:73]. Azərbaycan toponimik əfsanələrində bu funksiyanı aydın görmək 

mümkündür: hər bir ad həm tarixi hadisəni xatırladır, həm də həmin hadisəni milli kimlik 



Filologiya və pedaqogika: elmi araşdırmalar 2025, C.2 № 6 

     Philology and pedagogy: scientific studies   2025, V.2  № 6                                                            

183 
 

çərçivəsində mənalandırır. Yakubovich də göstərir ki, əfsanələr xalqın tarixi məkanla 

emosional bağlılığını gücləndirir və bu bağlılıq kollektiv kimliyin əsasını təşkil edir 

[Tokarev, 1982:204]. Beləliklə, əfsanələr milli özünüdərki möhkəmləndirir, keçmişin 

dəyərlərini müasir dövrə daşıyır və gələcək üçün mənəvi yol xəritəsi rolunu oynayır. 

Tarixi hadisələrin mifik-poetik şərhi, əfsanələrin gənclərə milli şüur ötürmə 

funksiyası və onların kollektiv kimliyin qorunmasındakı əhəmiyyəti göstərir ki, əfsanələr 

Azərbaycan folklorunda sadəcə bədii janr deyil, həm də tarixi şüurun formalaşmasının 

mühüm mədəni mexanizmidir. Onlar keçmişi yalnız xatırlatmaqla kifayətlənmir, həm də 

həmin keçmişi mənalandıraraq xalqın kimlik yaddaşını daim diri saxlayır. 

Nəticə/Conclusion 

Əfsanələr Azərbaycan xalq yaddaşında yalnız şifahi poeziya nümunəsi kimi deyil, 

həm də tarixi şüurun və milli kimliyin ən güclü daşıyıcısı kimi çıxış edir. Onlarda 

müharibələrin, köçlərin, dövlət quruculuğunun və tarixi şəxsiyyətlərin poetik inikası 

xalqın keçmişini sadəcə fakt olaraq deyil, mənəvi dəyər və ibrət dərsi kimi qoruyur. 

Mifoloji təxəyyül tarixi hadisələrə yeni semantika qazandırır, onları mifik-poetik 

çərçivədə təqdim etməklə kollektiv yaddaşın dərin qatlarında sabitləşdirir. 

Əfsanələr gənc nəsillərə yalnız bilik ötürmür, həm də kimlik duyğusu aşılayır, milli 

dəyərlərin, ədalət və qəhrəmanlıq ideallarının daşıyıcısı olur. Hər bir toponim, hər bir 

mifləşdirilmiş obraz yaddaş məkanına çevrilərək xalqın tarixi-mədəni irsini gələcəyə 

daşıyır. Bu baxımdan, əfsanələr milli-mədəni kimliyin qorunmasında, tarixi şüurun 

formalaşmasında və nəsillərarası mənəvi varisliyin təmin olunmasında əvəzsiz rol 

oynayır. 

Beləliklə, əfsanələr folklor janrı olmaqdan daha çox, xalqın özünü dərk prosesinin 

güzgüsüdür. Onlar keçmişi indi ilə birləşdirən, milli kimliyi qoruyub gələcəyə ötürən 

canlı mədəni kod kimi Azərbaycan xalqının mənəvi həyatında hər zaman möhkəm 

dayaqlardan biri olaraq qalacaq. 

 

ƏDƏBİYYAT/REFERENCES 

 

1. Abbasov, H. (2002). Azərbaycan xalq ədəbiyyatında əfsanə janrı. – Bakı: 

“Elm”. – 248 s. 

2. Abdullayev, C. (2010). Azərbaycan mifoloji düşüncəsinin qaynaqları. – Bakı: 

“Şərq-Qərb”. – 312 s.  

3. Eliade, M. (2018). Azərbaycan coğrafi əfsanələrinin poetik xüsusiyyətləri. – 

Bakı: “Elm və Təhsil”. – 220 s. 

4. Hacıyev, T. (2015). Azərbaycan folklorunda toponimlərin semantikası. – Bakı: 

“Nurlan”. – 276 s. 

5. Qasımov, A. (2008). Azərbaycan əfsanələri və toponimlərin mifoloji əsasları. – 

Gəncə: GDU nəşriyyatı. – 180 s. 



Filologiya və pedaqogika: elmi araşdırmalar 2025, C.2 № 6 

     Philology and pedagogy: scientific studies   2025, V.2  № 6                                                            

184 
 

6. Qasımov, Y. Azərbaycan folklorunda coğrafi məkanın mifoloji inikası. – Bakı: 

Elm, 2012. – 260 s. 

7.  Zamanov, F. (1976). Azərbaycan xalq əfsanələrinin janr xüsusiyyətləri. – Bakı: 

“Maarif”. – 200 s. 

8. Ахмедов, Э. (1998). Топонимические предания и историческая память. – 

Баку: “Наукa”. – 190 с. 

9. Assmann, J. (2011). Cultural Memory and Early Civilization. – Cambridge: 

Cambridge University Press. – 318 p. 

10. Eliade, M. (1963). Myth and Reality.  – New York:  Harper & Row.  – 232 p. 

11. Eliade, M. La Mémoire Collective. – Paris: PUF, 1950. – 256 p. 

12. Nora, P. (1984). Les Lieux de Mémoire. – Paris: Gallimard. – 560 p. 

13. Пропп, В. (2000). Исторические корни волшебной сказки. – Moсkвa: 

“Лабиринт”. – 364 s. 

14. Токарев, В.А. (1982). Миф у народов мира.. – Moсквa: Советская 

энциклопедия. – 720 s. 

15. Tопоров, В.Н. (1995). Mиф. Ритуал. Символ. Образ. – Moсквa: “Прогрес”. 

– 330 s. 

 

 

 

 

 

 

 

Məqalə tarixçəsi 

Daxil olub                                             08.10.2025 

Qəbul edilib                                         27.10.2025 

Nəşrə tövsiyə edib                     Razim Məmmədov 

                    filologiya üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 

 

 

 

 

 

 

 

 


